
CUANDO  LA  CRÍTICA  PIERDE
PROPORCIÓN.

Señor Director:

En  los  últimos  días  hemos  asistido  a  una  verdadera
omnipresencia del rector de la Universidad Diego Portales,
Carlos  Peña,  en  distintos  medios  de  comunicación  y,
particularmente,  en  El  Mercurio.  Un  par  de  sus  últimas
columnas han vuelto a centrarse en el Presidente electo, no
tanto en el examen detallado de sus políticas públicas, sino
en sus gestos, en su simbología, en su relación con su esposa
y en lo que el columnista denomina su “verdadero yo”.

La crítica política es legítima y necesaria en una democracia.
Nadie podría razonablemente sostener lo contrario. Pero la
pregunta  que  surge  es  otra:  ¿cuándo  la  crítica  deja  de
iluminar y comienza a desproporcionarse? ¿Cuándo el análisis
abandona el terreno de las ideas, de las instituciones y de
los límites del poder, para internarse en la interpretación
psicológica o en la teatralización de lo anecdótico?

Llama  la  atención  que,  tras  un  resultado  electoral
contundente, el foco no se haya desplazado hacia la evaluación
de  los  desafíos  institucionales  que  enfrentará  el  nuevo
gobierno,  sino  que  continúe  orbitando  en  torno  a  gestos
personales  y  advertencias  preventivas  sobre  eventuales
tentaciones  autoritarias  aún  inexistentes.  La  crítica  es
indispensable;  la  caricaturización  psicológica,  en  cambio,

https://www.prensalocal.cl/2026/02/14/cuando-la-critica-pierde-proporcion/
https://www.prensalocal.cl/2026/02/14/cuando-la-critica-pierde-proporcion/


suele  revelar  más  ansiedad  interpretativa  que  profundidad
analítica. La filosofía política no nació para escrutar manos
entrelazadas,  sino  para  examinar  estructuras  de  poder,
responsabilidades públicas y consecuencias de las decisiones.

Los grandes filósofos de la antigüedad reflexionaban sobre la
virtud, la prudencia y el bien común. Aristóteles entendía la
política como el arte de ordenar la comunidad hacia una vida
buena, no como un ejercicio de ironía sobre los ademanes del
gobernante. Incluso en el siglo XX, Max Weber, al distinguir
entre ética de la convicción y ética de la responsabilidad,
centró su preocupación en las consecuencias del poder y en la
tensión entre principios y realidad. El debate serio siempre
ha sido institucional, no doméstico.

Hoy,  además,  contamos  con  diagnósticos  contemporáneos  que
enriquecen el análisis ético. Zygmunt Bauman, al describir la
“modernidad  líquida”,  advierte  sobre  la  fragilidad  de  los
vínculos y la inestabilidad de nuestras identidades; Adela
Cortina,  al  desarrollar  la  ética  pública  y  denunciar  la
aporofobia, sitúa la discusión en la dignidad humana y la
justicia institucional; Byung-Chul Han analiza la sociedad del
rendimiento  y  el  agotamiento  moral  que  produce  la
autoexplotación  permanente.  Ninguno  de  ellos  convierte  la
gestualidad conyugal en categoría filosófica. La ética, en su
tradición más rigurosa, examina estructuras, responsabilidades
y consecuencias; no caricaturas.

Mientras tanto, buena parte de los chilenos —en Maipú, en
Puente Alto, en Antofagasta o en Valdivia— está más preocupada
de no sufrir una encerrona al regresar del trabajo, de que el
automóvil  que  compró  con  años  de  esfuerzo  no  aparezca
desmantelado  al  día  siguiente,  de  que  sus  hijos  puedan
estudiar en paz y de que el país recupere seguridad, empleo y
estabilidad. Para ese chileno común y corriente, que no revisa
páginas sociales ni sigue cada columna dominical, el debate
sobre si un Presidente camina o no tomado de la mano de su
esposa difícilmente figura entre sus prioridades urgentes.



Es legítimo discutir si la política es también una batalla
cultural. Es legítimo analizar el papel de la familia, del
Estado, de la educación y de la libertad en una sociedad
plural. Lo que resulta menos convincente es sugerir que toda
apelación  a  valores  tradicionales  constituye  una  amenaza
latente al pluralismo, como si la diversidad solo pudiera
existir bajo una única matriz cultural.

Tal  vez  el  verdadero  desafío  intelectual  del  momento  no
consista en intensificar el diagnóstico de amenaza, sino en
aceptar que una mayoría ciudadana ha optado por un proyecto
distinto del que ciertos círculos consideraban inevitable. Las
elecciones  no  solo  designan  autoridades;  también  corrigen
narrativas.  Y  cuando  una  narrativa  no  coincide  con  el
veredicto de las urnas, el deber intelectual no es insistir en
la  sospecha  permanente,  sino  revisar  el  propio  marco
interpretativo.

En una democracia madura, la libertad de crítica es un pilar
esencial. Pero también lo es la disposición a fortalecer la
institucionalidad de un gobierno elegido por la ciudadanía. No
se  trata  de  adhesión  ni  de  obsecuencia;  se  trata  de
proporcionalidad,  responsabilidad  y  sentido  de  Estado.

La libertad de crítica es un pilar democrático; la disposición
a contribuir a la estabilidad institucional de un gobierno
legítimamente elegido debería serlo también.

 

Christian Slater E.

Mg. Ciencias Militares.


